
	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

301

Информация для цитирования: 
Дякина  А.  А. Женская поэзия Серебряного века как восприемник духовных традиций 

М. Ю. Лермонтова / А. А. Дякина // Научный диалог. — 2025. — Т. 14. — № 9. — С. 301—
324. — DOI: 10.24224/2227-1295-2025-14-9-301-324. 

Dyakina, A. A. (2025). Women’s Poetry of Silver Age as a Continuation of M. Yu. Lermon-
tov’s Spiritual Traditions. Nauchnyi dialog, 14 (9): 301-324. DOI: 10.24224/2227-1295-2025-14-
9-301-324. (In Russ.). 

Женская поэзия 
Серебряного века 
как восприемник
духовных традиций
М. Ю. Лермонтова

Women’s Poetry 
of Silver Age 
as a Continuation 
of M. Yu. Lermontov’s 
Spiritual Traditions

Дякина Анжелика Александровна
orcid.org/0000-0002-6319-6966

доктор филологических наук, доцент,
кафедра русской филологии

и журналистики
anjeloprof@mail.ru

Anzhelika A. Dyakina
orcid.org/0000-0002-6319-6966

Doctor of Philology, Associate Professor,
Department of Russian Philology

and Journalism
anjeloprof@mail.ru

Елецкий государственный 
университет им. И. А. Бунина

(Елец, Россия)

Bunin Yelets 
State University
(Yelets, Russia)

© Дякина А. А., 2025

ДЯКИНА: https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.24224/2227-1295-2025-14-9-301-324&domain=pdf&date_stamp=2025-11-20


	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

302

ОРИГИНАЛЬНЫЕ СТАТЬИ ORIGINAL ARTICLES

Аннотация: Abstract:

Рассматривается вопрос восприятия тради-
ций М.  Ю.  Лермонтова поэзией Серебря-
ного века. Актуальность исследования об-
условлена значимостью традиций русской 
классической литературы как основы цель-
ности отечественной словесности, источ-
ника творческой рефлексии последующих 
поколений и способа постижения проблем 
современности. Новизна исследования ви-
дится в  осмыслении специфики освоения 
духовных заветов Лермонтова женским по-
этическим сознанием конца  XIX — начала 
XX  веков, а  также в  выявлении общих и 
самобытных черт творческой преемствен-
ности. Подчеркивается религиозно-эсте-
тическая основа творческого воплощения 
классиком собственных представлений 
о божественном и земном в единой систе-
ме мироздании. Устанавливаются причины 
востребованности лермонтовских откры-
тий литературой рубежа XIX—XX  столе-
тий. Особое внимание уделяется женской 
поэтической линии, представленной лири-
кой Анны Ахматовой, Зинаиды Гиппиус, 
Мирры Лохвицкой. На основе притяжения 
к  общему духовно-эстетическому центру 
разрабатывается типология женской по-
эзии. Доказано, что она связана с  сохра-
нением главного вектора лермонтовского 
мировоззрения  — религиозно-эстетиче-
ского. Установлено, что вместе с тем в вос-
приятии каждой из поэтесс различных мо-
тивно-образных, тематических и стилевых 
составляющих творческого наследия ве-
ликого предшественника обнаруживаются 
самобытные черты. 

This study explores the  reception 
of  M.  Yu.  Lermontov’s traditions within 
the  poetry of  the  Silver Age. The  relevance 
of this research is underscored by the signifi-
cance of Russian classical literature traditions 
as foundational to the  integrity of  national 
literary discourse, serving as a source of crea-
tive reflection for subsequent generations and 
a means of  grappling with contemporary is-
sues. The novelty of this investigation lies in 
the  examination of  how female poetic con-
sciousness at the turn of the 19th to the 20th 
century engaged with Lermontov’s spiritual 
legacies, highlighting both shared and distinc-
tive traits in creative continuity. The religious 
and aesthetic underpinnings of  Lermontov’s 
artistic expression are emphasized, particu-
larly his interpretations of  the  divine and 
earthly realms within a unified cosmological 
framework. The  study identifies the  reasons 
behind the  enduring relevance of  Lermon-
tov’s insights in the literature of the late 19th 
and early 20th centuries. Special attention is 
given to the  female poetic line represented 
by the  works of  Anna Akhmatova, Zinaida 
Gippius, and Mira Lokhvitskaya. A  typology 
of  women’s poetry is developed based on 
their shared attraction to a common spiritual-
aesthetic center. It  is demonstrated that this 
poetry is intrinsically linked to the preserva-
tion of  Lermontov’s primary ideological tra-
jectory — the religious-aesthetic perspective. 
Furthermore, the  analysis reveals unique 
characteristics in each poetess’s interpretation 
of  various thematic, imagery-based, and sty-
listic elements from Lermontov’s vast legacy.

Ключевые слова: 
женская лирика; рецепция эстетики Лер-
монтова; Анна Ахматова; Зинаида Гип-
пиус; Мирра Лохвицкая; Серебряный век 
русской поэзии. 

Key words: 
women's lyric poetry; reception of Lermon-
tov's aesthetics; Anna Akhmatova; Zinaida 
Gippius; Mira Lokhvitskaya; Silver Age of 
Russian poetry.



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

303

УДК 821.161.1Лермонтов.07
DOI: 10.24224/2227-1295-2025-14-9-301-324

Научная специальность ВАК
5.9.1. Русская литература и литературы 

народов Российской Федерации
5.9.3. Теория литературы

Женская поэзия Серебряного века как восприемник 
духовных традиций М. Ю. Лермонтова
© Дякина А. А., 2025

1. Введение = Introduction
Литература Серебряного века, отдельные направления и творческие 

индивидуальности всегда были предметом внимания отечественных лите-
ратуроведов. Однако только в конце ХХ столетия этот культурно-истори-
ческий феномен стал осваиваться с позиций вневременных, присущих ему 
имманентно: духовно-нравственных, религиозно-философских. В настоя-
щее время остаются вопросы, в данном контексте не нашедшие система-
тизированного изучения. В их числе — восприятие деятелями литературы 
Серебряного века духовно-творческих открытий своих великих предше-
ственников. Вместе с тем именно вопрос преемственности традиций как 
непреходящих ценностей культуры был одним из важнейших в эпоху гло-
бальных перемен рубежного времени. 

Представители творческой интеллигенции выступали за «свободную 
традицию», понимая ее как «внутреннее метафизическое единство челове-
чества», как «самораскрытие объективного Духа в ряде феноменов», «абсо-
лютно независимых и вместе с тем образующих стройную систему», кото-
рым и определяется сущность национального искусства [Эрн, 1991, с. 98]. 
Такое «необъяснимое никакими “законами подражания”» и «несводимое ни 
на какие зримые, осязаемые “факторы”» явление П. М. Бицилли проециро-
вал на русскую культуру и считал свойственным ей «чудом» [Бицилли, 2000, 
с. 370]. Другой его современник, Н. Оцуп, прошлое и настоящее отечествен-
ной словесности объединял неким генетическим родством, выраженным, по 
его мнению, в «особенной, трагической ответственности за общую судьбу» 
[Оцуп, 1994, с. 549]. С этих позиций русская литература понималась как яв-
ление целостное, определяемое высшими закономерностями. 

Преемственность традиций рассматривалась как восприятие вневре-
менного духовного опыта, освоенного русской культурой. Такое стрем-
ление к внерациональному, метафизическому пониманию отечественной 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

304

словесности как неделимому единству выступало характерной чертой Се-
ребряного века. Наследие М. Ю. Лермонтова было одним из ориентиров 
творческой рефлексии и самоопределения художников нового времени. 
Многие мастера слова порубежной поры (И.  Анненский, Д.  Мережков-
ский, А. Блок, В. Брюсов, А. Белый, Н. Гумилев, Ф. Сологуб, В. Хлебников, 
И. Бунин, другие) открыто высказывались о своей потребности в Лермон-
тове и соотносили с ним свои творческие поиски. Женская поэзия — не 
исключение. Мастерски выражая сложный внутренний мир современной 
женщины, А. Ахматова, к примеру, с восхищением писала о гениальности 
его любовной лирики, объединяющей «неожиданную» простоту и «без-
донность» [Ахматова, 1990, т. 2, с. 134]. М. Цветаева признавала Лермон-
това поэтом, не меньшим, чем Пушкин (очерк «Герой труда»), причисляла 
его к тем гениям, которым, «чтобы открыть себя, нужно было только ро-
диться» (статья «Поэты с историей и поэты без истории»). 

Актуальная проблематика литературоведения, связанная с осмыслени-
ем взаимодействия наследия М. Ю. Лермонтова и поэзии Серебряного века 
в  контексте духовных традиций, начала системно разрабатываться отече-
ственными исследователями более двух десятилетий назад [Дякина, 2004]. 
Это произошло благодаря тому, что в литературоведении утвердились рели-
гиозно-философские подходы к явлениям отечественной словесности [Мо-
торин, 1998], устойчивым ориентиром выступила категория соборности как 
фактора, определяющего сущность русской литературы [Есаулов, 1995]. По-
добный контекст закрепился и в отношении творчества Лермонтова, которое 
несколькими годами позже было рассмотрено как целостная «религиозно-
философская система» [Киселева, 2011], включено в общую систему рус-
ского духовного самосознания [Горланов, 2010]. Определился устойчивый 
интерес к духовному миру поэта со стороны богословских исследователей, 
соотносивших наследие классика с общехристианским пониманием «драмы 
человека» [Нестор (Кумыш), 2012; Васнев, 2017]. Преемственность тради-
ций Лермонтова стала рассматриваться как «воплощение в художественном 
творчестве последователей “духовного” (религиозно-эстетического) опыта» 
классика, которое допускает «многогранную тематическую, образно-смыс-
ловую и стилевую вариативность», но при этом сохраняет «главную направ-
ленность мировосприятия, совокупность нравственных ценностей, им опре-
деляемых» [Дякина, 2004, с. 19]. В данном ключе раскрывались творческие 
поиски отдельных представительниц женской поэзии Серебряного века. 
Однако вариации поэтического осмысления духовных традиций Лермонто-
ва не изучались с точки зрения их типологического единства, отражающего 
специфику женской лирики порубежной поры. Предпринятое исследование 
направлено на ликвидацию существующей лакуны. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

305

2. Материал, методы, обзор = Material, Methods, Review
Материалом исследования стало лирическое творчество А.  Ахмато-

вой, З. Гиппиус, М. Лохвицкой — представительниц разных эстетических 
ориентаций в  русской поэзии рубежа XIX—XX  столетий. Выбор имен, 
представляющих женскую лирику Серебряного века, определяется, с од-
ной стороны, самобытностью восприятия каждым автором духовных заве-
тов классика , а с другой — точками пересечения их образно-тематических 
доминант, детерминированного рецепцией лермонтовского наследия,  — 
типологическим сближением поэтических картин мира. 

Начало XXI  века ознаменовалось активизацией научного интереса 
к  женской поэзии Серебряного века. Были предложены новые подходы 
к осмыслению индивидуальных творческих поисков. Так, поэзия А. Ахма-
товой рассматривалась с точки зрения ее неповторимого воплощения «сти-
ля эпохи» [Ерохина, 2001], самобытность лирики З. Гиппиус постигалась 
с позиций отражения в ней философского сознания поэтессы, определяв-
шего и творческие устремления [Маркевич, 2002]. В поле зрения ученых 
оказались художники «второго» ряда: С. Парнок с учетом эволюции ее ав-
торских поисков в лирике [Карпачева, 2003], в литературной критике как 
первостепенной составляющей творческого наследия [Романова, 2002]; 
М. Лохвицкая как выразитель специфической поэтики «на стыке классики 
и модернизма» [Павельева, 2008], Черубина де Габриак (Е. И. Дмитриева) 
и Л. Н. Вилькина с их практикой освоения твердых художественных форм, 
обретения оригинальных мотивно-образных решений [Листопад, 2008; 
Павельева, 2015, 2017]. Понятие «стиля эпохи» в соотношении с индиви-
дуальными особенностями воплощения прочно вошло в научный дискурс. 
Схождения поэтических линий исследователи устанавливали, исходя из 
«космического мироощущения», свойственного как представителям фи-
лософской мысли, так и мастерам художественного слова рубежа XIX—
XX столетий [Крохина, 2010]. Вместе с тем составляющие стиля, рожден-
ного общими философско-эстетическими поисками, лишь применительно 
к наиболее ярким творческим индивидуальностям (А. Ахматова [Козубов-
ская, 2019], А. Блок [Игошева, 2014], О. Мандельштам [Орлицкий, 2015], 
М. Цветаева [Ситдикова, 2008]) связывались с достижениями Лермонтова. 

В настоящее время сфера исследовательских поисков также локализу-
ется на установлении особенностей проявления в художественном созна-
нии отдельных представительниц литературы (С. Парнок, П. Соловьевой) 
творческих доминант Серебряного века. Феномен женской поэзии опре-
деляется в  соотношении с  такими общими чертами, как «представление 
об антиномичности души человека», «панэстетизм и мифологизм», «роль 
искусства восприятия не только действительности, но и художественного 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

306

произведения» [Ивашевская, 2022]. Продолжается изучение основ целост-
ности художественных форм, рожденных на стыке разнонаправленных 
эстетических позиций в поэтике Серебряного века [Мусинова, 2019]. Од-
нако работы, рассматривающие вопросы преемственности классических 
традиций представительницами женской поэзии конца XIX  — начала 
XX  столетия, в том числе наследия Лермонтова, единичны [Козубовская, 
2019; Субботина и др., 2024]. Вместе с тем осмысление духовных традиций 
дает импульс к проведению фундаментального анализа восприятия русской 
литературой Серебряного века (с особым вниманием к женской поэзии как 
её самобытной составляющей) философско-эстетического опыта предше-
ственников. Последняя при этом может характеризоваться как органиче-
ская часть общего процесса со своими типологическими особенностями, 
сложившимися в результате притяжения к единому духовному центру. 

Лермонтов с  его поэтической картиной мира может служить таким 
центростремительным вектором, относительно которого определялись на-
правления творческих поисков в женской поэзии рубежа XIX—XX столе-
тий при условии общности духовных основ и художественной эстетики 
классика и восприемников. 

3. Результаты и обсуждение = Results and Discussion
3.1. Представления М. Ю. Лермонтова о Божественной Вселенной 

в поэтической атмосфере Серебряного века
Рубеж XIX—XX веков ознаменовался великими научными прозрени-

ями К. Э. Циолковского, Н. Е. Жуковского, Н. А. Вернадского, благодаря 
которым совершенно иными стали представления людей о масштабах все-
ленского бытия. Многомерность человеческой жизни рассматривалась те-
перь в бесконечности общемировой картины как часть макрокосма, кото-
рая персонифицирует его законы. Деятели культуры не остались в стороне, 
они дали этой проблеме свое, эстетическое толкование. 

Открывшиеся неразрывные связи большого и малого, небесного и зем-
ного, Бога и человека породили в обществе апокалиптические настроения. 
Явления вселенского масштаба воспринимались как личностно важные, 
а в каждом мгновении отдельного существования виделись высшие духов-
ные детермининанты. Умение прозревать за внешними явлениями незри-
мые начала бытия, глубинный смысл во многом определяло художествен-
ные концепции рубежного времени. В этой атмосфере наследие «второго 
поэта» России приобрело первостепенное значение. 

Осознание Лермонтовым Божественной Вселенной, космизм его ми-
роощущения особенно притягивали представителей нового искусства. По-
стоянным эхом в их творчестве отзывалась закрепленная классиком свобо-



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

307

да человеческих устремлений, самобытное решение им вечных проблем 
бытия, сочетание романтического полета воображения с трепетным про-
никновением в психологическое состояние отдельной личности. То, что на 
этом пути лишь векторно, эскизно было обозначено классиком, находило 
многранное развитие и воплощение у его последователей. 

Подходы Лермонтова к  трактовке универсальных метафизических 
категорий находили глубокий отклик в  художественном мировоззрении 
деятелей Серебряного века. Вслед за великим предшественником Боже-
ственное понималось ими не столько как метафорическое воплощение по-
этического идеала, сколько как выражение сверхчувственной реальности, 
знания о которой отражены в религиозном опыте многих поколений в не-
увядающем слове Священного Предания и Писания. При этом христиан-
ские концепции мироустройства не были принципиально дезавуированы 
литературой того периода, однако интегрировались в новую художествен-
ную парадигму посредством индивидуального творческого постижения 
в контексте изменяющихся социокультурных реалий 

Д.  С.  Мережковский отмечал «мистическую потребность» как ха-
рактерную черту своей эпохи и роль в  ней «ночного светила» русской 
поэзии  — Лермонтова. В  статье «Лермонтов. Поэт сверхчеловечества» 
художник-философ нового времени рассматривал наследие классика как 
весомый духовный опыт, как значимый этап будущего мирового преоб-
ражения. Продолжая тему, затронутую в  лекции Вл.  Соловьева «Судьба 
Лермонтова», Мережковский акцентировал внимание на принципиальном 
отличии своей позиции: он не считал великого предшественника «певцом 
демонизма», напротив, видел в нем осуществленный идеал сверхчеловека, 
дух которого ведал «религиозную святыню». В трактовке Мережковского 
образ Лермонтова мифологизировался, превращался в «знаковую фигуру», 
«вечный спутник», символ бескорыстного служения красоте [Мережков-
ский, 1991, с. 164]. 

Центральный лермонтовский образ в  сознании поколения рубежной 
поры обогащался новыми красками и звуками (опера А. Г. Рубинштейна 
«Демон», одноименная картина М. А. Врубеля), создавая общее поэтиче-
ское пространство, перешагнувшее временные пределы. «Громада лермон-
товской мысли заключена в  громаде трех цветов Врубеля…Демон его и 
Демон Лермонтова — символы наших времен», — признавался А. Блок. 
Но ни он, ни  другие поэты не вкладывали в  этот образ догматического 
смысла и были принципиально далеки от тех духовных ориентиров, кото-
рые изначально связывались с демонизмом. Им, как и великому предше-
ственнику, свойственно отношение к сакральной сфере как центру схожде-
ния всех векторов Вселенной, с общим источником и опорой планетарной 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

308

системы — Богом. Ориентируясь на поиски «торжества свободы», поэты 
рубежа веков свою эпоху и способы ее постижения понимали в нравствен-
но-эстетическом ключе. Именно такое нераздельное сочетание обнаружи-
вали они в Лермонтове. В. Ходасевич писал: «Лермонтов первый открыто 
подошел к вопросу о добре и зле не только как художник, но и как человек, 
первый потребовал разрешения этого вопроса как неотложной для каж-
дого и насущной необходимости жизненной — сделал дело поэзии делом 
совести» [Ходасевич, с. 447]. 

С опорой на лермонтовские традиции поэты Серебряного века особен-
но остро поставили вопрос о «конце света», ответственности человечества 
за попрание Христовых Заповедей, а в  противовес этому провозгласили 
призывы к  покаянию, духовному очищению. Лермонтовская интонация 
апокалиптических мотивов и образов, значительно углубившись, обрела в 
поэзии А. Белого, В. Брюсова, А. Блока надрывные ноты безысходности. 
Однако исконная вера в пришествие Спасителя, торжество Божией правды 
на земле осталась в их поэтических концепциях неизменной. 

В  сознании Лермонтова, отразившемся в  его творческой эволюции, 
поступательно усиливалось признание ценности гармонии между душой, 
миром и Богом. В  зрелой лирике личное чувство к Богу поэт передавал 
в  сокровенном общении с  Ним посредством молитвы, описания трепет-
ных религиозных эмоций. В  такие минуты ему словно виделась живая 
Сущность Господа, проявленная в многообразии природной красоты, со-
вершенстве и целостности Вселенной. Родные просторы Отчизны поэт 
запечатлел в  топике открытого небесного пространства, отразив в  них 
символические образы восхождения от долнего мира к горнему. Наиболее 
значимыми были для поэта минуты духовного возвышения, парения лич-
ности в природном пространстве. И. Бунин («За все тебя, Господь, благо-
дарю!»), Д. Мережковский («Бог»), многие другие поэты Серебряного века 
в таких мгновениях выразили благодарность Богу за сотворенный Им мир. 

Как норму личностного и творческого самоощущения художники но-
вого века восприняли созданные Лермонтовым неподражаемые образы 
открытой Вселенной и сердца лирического «я», распахнутого ей навстре-
чу («Когда волнуется желтеющая нива…» и «Выхожу один я на дорогу»). 
Мгновения их соединения в единой точке мироздания, в безбрежной лазу-
ри Космоса, воссозданные экстатическими переживаниями предшествен-
ника, для Вл.  Соловьева обернулись Софией  — Премудростью Божией, 
для Бальмонта — Солнцем, а для Блока — Прекрасной Дамой. Как прежде 
Лермонтов, художники рубежной поры обратились к Божественным сфе-
рам с молитвенными посланиями. Родство с классиком проявилось в том, 
что «богообщение» строилось на основе «совершенной любви» [Перцов, 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

309

1999]. Так, приобщаясь к лермонтовскому опыту, литература Серебряного 
века направлялась по пути своего идеала «свободной» личности, неотъем-
лемой частицы «богочеловеческого» братства. 

В  творчестве Лермонтова создана целостная картина поэтического 
космоса, в которой утверждается равновеликая значимость для человека 
земной реальности и небесных высот. Проблемы временного и вечного, 
двуединства плоти и духа в человеческой природе приобрели на рубеже 
XIX—XX  столетий небывалые масштабы. Космизм мировосприятия по-
стоянно ищущих, противоречивых сердец определил поиски всех худож-
ников слова. 

Непреодолимое стремление души человеческой к  всепрощающему 
идеалу вечной сакральной любви, запечатленное Лермонтовым, стало ис-
точником вдохновения для многих лириков Серебряного века. Жажда пол-
ного слияния с абсолютной Божественной любовью, связанной с возмож-
ностью «забыться и заснуть», обретя «свободу и покой» («Выхожу один я 
на дорогу»), нашла многочисленные отклики в философском и словесном 
творчестве рубежа XIX—XX веков. По существу, Лермонтов предвосхи-
тил «последнюю цель космического процесса» — «победить Время, чтобы 
все стало Вечностью» [Брюсов, 1981]. 

На основе религиозно-эстетического опыта классика в начале нового 
столетия в России рождаются мистические открытия романтиков, фило-
софия Вл. Соловьева, теория искусства как теургии. Если в космической 
мистерии у Лермонтова участвует один поэт, то в искусстве Серебряного 
века первостепенная роль отведена целому богочеловечеству, сплоченно-
му соборностью и всеединством. Вл. Соловьев не случайно именно в клас-
сике усматривал одного из тех, чье призвание состояло в том, чтобы быть 
поводырем людей на пути восхождения к богочеловечеству. В духовных 
заветах Лермонтова заключена одна из философско-эстетических основ 
утопической жизнестроительной программы ХХ  века, состоявшей в  же-
лании русской интеллигенции «достигнуть творческого преображения бы-
тия» [Бердяев, 1989]. 

Страстные стремления к обновлению общественной жизни через ду-
ховное совершенствование определялись современными социальными 
катаклизмами, которые осмысливались в  грандиозных масштабах всеоб-
щего бытия. В этом контексте не только божественное, но и демоническое 
влияние на микро- и макрокосмос приобретало первостепенное значение 
в  общественном сознании. Категория демонизма получила неоднознач-
ные, нетрадиционные философско-эстетические трактовки, и на этом пути 
опыт Лермонтова как одного из первооткрывателей темы в отечественной 
словесности стал особенно притягательным. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

310

Гений художника постоянно стремился к  осмыслению первого им-
пульса, подтолкнувшего человека к «греху», к сопротивлению, к разрыву 
целостной ткани бытия. В контексте этого поиска демоническая сфера, на-
ходящаяся в вечном противостоянии божественной, неизменно оставалась 
объектом пристального художественного внимания Лермонтова. Д. Л. Ан-
дреев усматривал в этом «не литературный прием» или «средство эпатиро-
вать аристократию», а «попытку художественно выразить глубочайший… 
опыт души», в «предсуществовании» столкнувшейся с «грозной и могу-
щественной иерархией», которая на протяжении всей жизни проступала из 
«глубинной памяти поэта» [Андреев, 1993, с. 196].

Подобная религиозно-мистическая интерпретация не перечеркивает 
признание того, что демонизм для Лермонтова — это выражение глубокого 
кризиса современной действительности, все дальше уводившего людей от 
высших духовных ценностей. Демонизм в понимании классика — это по-
стоянный непокой, неудовлетворенность, мука души, это — трагедия, ис-
ход которой печален и для человека, и для падшего ангела. Но лермонтов-
ский Демон — обладатель особого философско-психологического состава: 
«Он был похож на вечер ясный: Ни день, ни ночь, — ни мрак, ни свет!». 
В нем загадочность и притягательность соседствуют с недюжинным лич-
ностным потенциалом, страстным поиском — всем, что сродни культуре 
Серебряного века. Центрального персонажа Лермонтов лишил откровен-
ного богоборчества, оттенил в нем две стороны — последствия утерянной 
веры и желание обрести покой. Не только ему, но и другим своим героям 
художник дал шанс в любви и через любовь «с небом примириться». Но 
сам Демон или человек, отравленный демонизмом, равно лишены созида-
тельной энергии, а потому не способны найти личное счастье и принести 
счастье другим. Их исход — предрешенное одиночество. 

К концу XIX века явление демонизма, по наблюдениям многих, стало 
массовым, превратилось, по словам Н.  Бердяева, в  сильное «поветрие», 
«от которого нельзя отмахнуться старыми идеями», привычной «пропо-
ведью добродетелей» [Бердяев, 1993, с. 43—44]. «Психологической подпо-
чвой новейшего демонизма» философ, как ранее Лермонтов, считал «ску-
ку» [Бердяев, 1993]. О господствующей повсюду «паучихе-скуке» писал и 
А. Блок [Блок, 1963]. Он, как и многие другие современные лирики, дал 
явлению демонизма собственное толкование, отличное и от философского, 
и от официально-христианского. 

Словесность рубежа веков в целом свободно относилась к библейским 
архетипам. Лермонтовский опыт необычной трактовки образа Демона по-
буждал поэтов к многомерному воплощению сложных, труднообъяснимых 
общественных катаклизмов и человеческих переживаний. В новой атмос-



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

311

фере божественное и демоническое осмысливалось деятелями культуры 
рубежа столетий как присутствие разных граней единого бытия. В индиви-
дуальном мироощущении Лермонтова соединялись самые разные факто-
ры: события его реальной жизни, художественный вымысел созданных им 
произведений, а также вызванные им религиозно-философские и эстети-
ческие потребности нового столетия. Совершался процесс напряженного 
синтеза вечных ценностей с современными духовными запросами. В рус-
ле общих поисков развивалась и женская поэтическая ветвь, обретая не без 
влияния лермонтовских открытий свое «лица необщее выраженье». 

3.2.  Линии восприятия духовных традиций М.  Ю.  Лермонтова 
женской поэзией рубежной поры

3.2.1. М. Лохвицкая — М. Ю. Лермонтов
Женская поэзия Серебряного века — органическая составляющая це-

лостного творческого процесса. Она неразрывна с художественными поис-
ками эпохи и в этом ключе — с традициями Лермонтова. С именем и твор-
чеством классика тесно переплетено самоопределение поэтической инди-
видуальности М. Лохвицкой. Их сближают принципиальные нравственные 
установки, прежде всего понимание пути духовного очищения, по кото-
рому художники проводят своих героев. Лермонтов последовательно шел 
к преодолению неприязни к людям и миру любовью и через любовь. Этот 
мотив неизменно укреплялся, начиная с юношеской драмы «Menschen und 
Leidenschaften», первого посвящения к поэме «Демон» (1830—31) и закан-
чивая редакцией того же посвящения 1838 года, адресованной В. Лопухи-
ной. Траектория нравственного движения лирической героини Лохвицкой 
аналогична: от безрассудочной готовности отдать душу за наслаждение и 
страсть в ранних стихах до светлого стремления к высокой любви в более 
поздних произведениях: «Я обниму тебя так нежно, — что в раю  / Свя-
тые ангелы, — с любовью неподкупной,  / Взирая на любовь безмерную 
мою, — / Не назовут ее нечистой и преступной!» [Лохвицкая, 1898, с. 86]. 

Переживания лирического «я» поэтессы проходят путь от земных  — 
к небесным, приобретая чистоту, не затемненную плотскими страстями. Они 
звучат прямым отголоском лермонтовского мотива: «Ценой жестокой иску-
пила / Она сомнения свои... / Она страдала и любила — / И рай открылся для 
любви» [Лермонтов, 1986, т. 2, с. 86]. В этой линии поэтического воплощения 
спасительной силы любви как дара, возвышающего душу, принципиальное 
отличие Лохвицкой от других представительниц женской поэзии. 

Способность любить, памятуя о Боге и непреходящих духовных ценно-
стях бытия, — качество, высоко ставящее человека в мировой иерархии как 
в текущем земном существовании, так и в жизни вечной. Подобно лермон-
товским персонажам, лирическая героиня Лохвицкой мечтает о встрече лю-



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

312

бящих душ после смерти. В атмосферу таких свиданий классик внес особый 
акцент: сила прежних чувств усиливается, получает безмерность, ведь те-
перь сердца не стеснены тленной оболочкой, а бессмертный Дух, пребываю-
щий в них, во стократ преумножает свою мощь («Любовь мертвеца», «Сон», 
«Письмо», «Не могу на родине томиться», др.). Этот мотив неостывающего 
пламенного чувства развит Лохвицкой в целом ряде лирических произве-
дений, наиболее ярко — в стихотворении «Песнь торжествующей любви». 

В заданном русле показательна художественная трактовка Лохвицкой 
пространственно-временных границ, вновь адресующая нас к Лермонтову, 
заслуга которого наряду со многими другими открытиями состоит в стира-
нии прежде непреодолимой границы между настоящей и будущей жизнью 
души. Переход от земного существования в инобытие настолько естестве-
нен для художника, что он во многие свои произведения вводит элемент 
этого перерождения и изменение ощущений, с ним связанных. Прикоснув-
шись, быть может, неосознанно к лермонтовскому истоку, Лохвицкая ос-
вежила его всплеском оптимизма, не свойственного в такой степени клас-
сику. Она высветила уже известные чувства православным смирением и 
надеждой на будущее («Прощанье королевы»). 

Этот контекст побуждает вспомнить укрупненный классиком мотив 
поиска в  бескрайней Вселенной родной души. Другая душа, близкая, 
способная понять и не осудить, не предать,  — таков предел сердечных 
устремлений Лохвицкой. С мольбой Лермонтов обращался к ребенку: «Ты 
вспомни, и его, дитя, не прокляни» [Лермонтов, 1986, т. 1, с. 84]; вторя ему, 
лирическая героиня поэтессы с упоением восклицает: «Ужель твоя душа 
одна / Мои стремленья не осудит, / И для тебя лишь ясной будет / Туман-
ных мыслей глубина?» [Лохвицкая, 1896, с. 69]. Момент неосуждения мно-
гое значит для поэтов. Сохранение чистоты души, «невредимости» сердца, 
вопреки «светской тине», — такова общая для Лермонтова и Лохвицкой 
линия жизни и планка нравственного уровня. 

Вслед за великим предшественником Лохвицкая активно и плодотвор-
но пользуется в своем художественном космизме приемом антитезы. При-
чем главными противостоящими категориями по-лермонтовски провозгла-
шены земля и небо. В трактовке этого противостояния поэтесса отражает 
свои религиозные представления. Соотношение здешнего и запредельного 
обличено ею в неутоленную тоску по Идеалу, но это и стимулирует жизнь, 
окрыляет мечту («Душе очарованной снятся лазурные дали»). 

Поэтесса не отказывается от земного, оно дорого ей, как и Лермонтову. 
В стихотворении «Когда волнуется желтеющая нива...» классик впервые 
в отечественной словесности запечатлел состояние «очарованной души». 
Лохвицкой удалось по-своему уловить в едином мгновении жизни Божий 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

313

Дух Вселенной, разлитый в непревзойденной природной красоте, и состо-
яние переполненного ощущениями полета человеческого сердца («Мрак и 
свет»). 

Религиозные мотивы у  поэтессы возникали как явление, органично 
свойственное ее духу. Образы Творца, Святой Троицы, Ангелов, атрибу-
ты веры удивительной россыпью представлены в ее стихах, естественно 
вписаны в поэтический контекст. Они использованы в качестве самосто-
ятельных художественных единиц и как элементы сравнительного ряда. 
Все это в совокупности с другими достижениями автора создает светлую 
тональность лирики, рождает необычайную цветовую гамму, соответству-
ющую гармонии мироздания: «Лазурный день. На фоне бирюзовом, / Как 
изумруд, блестит наряд ветвей, / И шепот их — о счастье вечно-новом, / 
о счастье жить — твердит душе моей» [Лохвицкая, 1896, т. 1, с. 134]. 

Лазурь — один из любимых цветов в палитре Лохвицкой, включенный 
во многие ее лирические картины. Так, поэтесса, как прежде и Лермонтов, 
с мольбой смотревший в глаза, полные «лазурного огня», соединяет природу 
с Богородичной сущностью бытия. Преобладание лазурного тона — прямой 
указатель причастности идей и образов произведений классика и его пре-
емницы к неземному пространству «теплой заступницы мира холодного». 

Христианская космология Лермонтова, опирающаяся на его религиоз-
ное сознание, органично воспринята М. Лохвицкой и ощущается в «свет-
лом космизме» ее стихов. 

3.2.2. А. Ахматова — М. Ю. Лермонтов
Немало глубоких схождений с Лермонтовым и у А. Ахматовой. Душу 

современной женщины ей помогали постигать достижения классика в рас-
крытии внутреннего мира человека. В произведениях Лермонтова поэтес-
су Серебряного века покоряли гениальное сочетание простоты и глубины. 
Ее героиня, словно вторя классику, признается: «Я научилась просто, му-
дро жить,  / Смотреть на небо и молиться Богу…» [Ахматова, 1990, т. 1, 
с.  58]. Состояние умиротворенной души, переданное прежде Лермонто-
вым («Когда волнуется желтеющая нива…»), воспринято и по-новому 
запечатлено поэтессой. Она окружила свою героиню самым обыденным 
пространством, в котором «пушистый кот», «в овраге лопухи», «огонь на 
башенке озерной лесопилки» [Ахматова, 1990, т. 1, с. 58]. Таким сочетани-
ем повседневного и возвышенного Ахматова придала лермонтовским на-
строениям актуальную для начала ХХ века аранжировку. 

В стихах Ахматовой читателей привлекали понятные, взятые из окру-
жающей жизни, но при этом такие емкие образы, в которых отражалось 
близкое многим современникам переживание единства личного и общего. 
Поистине, поэтесса владела особым даром чувствовать жизненный мате-



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

314

риал. Не удивительно, что в Лермонтове ее поражал не сравнимый ни с кем 
взгляд на мир: «Он не увидел царские парки..., зато заметил, как “сквозь 
туман кремнистый путь блестит”. Он оставил без внимания знаменитые 
петергофские фонтаны, чтобы, глядя на Маркизову Лужу, задумчиво про-
изнести: “Белеет парус одинокий”» [Ахматова, 1990, т. 2, с. 133]. 

Ахматова обладала не менее самобытным восприятием мира и чело-
века. В окружающей жизни она улавливала такие штрихи, которые делали 
ее стихи неповторимо очаровательными: «оконный луч», «позеленевшая 
медь рукомойника», «тюльпан в петлице» и т. п. Чувственная память со-
единяла все это в воображении поэтессы с незабываемыми ощущениями, 
чувствами, эмоциями. Так создавались страницы неповторимого лириче-
ского «романа» о любви, в котором слышались лермонтовские ноты. 

Ахматовой близко понимание классиком самой сущности любви. Ра-
дость и покой, по ее убеждению, никак не соотносятся с любовными пере-
живаниями («Любовь»). В признаниях поэтессы проступает свойственная 
Лермонтову двойственность: жизнь без любви бессмысленна, но и любовь, 
как «злая судьба», не приносит счастья лирической героине («Как соломин-
кой пьешь мою душу», «Любовь покоряет обманно», «После ветра и мороза 
было»). Общей для поэтов стала степень чувственного накала переживаний 
лирических героев, психологическая рельефность изображения чувств. 

В поэтической эстетике передачи любовных разочарований художников 
сближает горькая ирония и чувство собственного достоинства, с которыми 
герои переносят душевную традегию: «Я не унижусь пред тобою» (Лермон-
тов), «Я не любви твоей прошу» (Ахматова). Но если у Лермонтова обида 
личная и его уста выражают уязвленное самолюбие, не оцененную по до-
стоинству глубину чувств («Дереву», «Благодарю», «Глупой красавице», 
«Песня», «Не ты, но судьба виновата была»), то лирика Ахматовой — это 
«звонкий голос» всех, «не узнавших счастья» [Ахматова, 1990, т. 1, с. 38]. 
В этом трепетном волнении не только о себе, но и о других заключен особый 
гуманизм поэтессы, не свойственный в такой степени предшественнику. 

Уже в первом сборнике стихов Ахматовой «Вечер» намечено объеди-
нение личной судьбы художника с общей судьбой человечества, высшим 
назначением творчества. Избранничество на особый путь, предначертан-
ный Богом, укрупненное Лермонтовым, трагически сходно воспринято по-
этессой как «мученическая стезя». 

В сборнике «Четки» усиливаются раздумья о связи любви и смысла 
жизни, единстве личных переживаний с судьбой Родины. Преобладающее 
в лирике Лермонтова настроение грусти возведено поэтессой в ранг щемя-
щей тоски. Перекличка стихотворения Ахматовой «Ты знаешь, я томлюсь 
в неволе» с шедевром классика «Родина» позволяет говорить о сходстве 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

315

«духовного состава» поэтов разных столетий. Для каждого из них харак-
терна «странная» любовь к  незатейливой простоте и нравам Отчизны 
(«Люблю дымок спаленной жнивы…» (Лермонтов); «И все мне памятна 
до боли тверская скудная земля…» (Ахматова)). 

В лирике Ахматовой тема любви со временем обретает новое измере-
ние: в её ткань органично вплетаются религиозно-философские настроения, 
глубоко укоренённые в  духовных исканиях эпохи. Настойчивые мотивы 
богоискательства и напряжённый онтологический поиск смысла человече-
ского бытия существенно углубляют лирический дискурс, выводя его на эк-
зистенциальный и метафизический уровень. Как и у Лермонтова, сокровен-
ная религиозность отражается в молитвенной тональности художественных 
произведений Ахматовой («Я так молилась: «Утоли...», «Помолись о нищей, 
о потерянной», «Исповедь»). Так создается незримая вертикаль, возводящая 
художественное сознание поэтессы до уровня Божественного Космоса. 

Поэтический мир Ахматовой значительно расширяется простран-
ственно в стихах «Белой стаи». Частные переживания углубляются бога-
тыми философскими обобщениями («Уединение», «Думали: нищие мы, 
нету у нас ничего», «Вместо мудрости — опытность, пресное»). Сближе-
ние произведений этих лет с  лермонтовскими заветами обнаруживается 
в осмыслении Ахматовой высокой миссии мастера словесного искусства. 
Через любовные страдания, творческие муки, одиночество и тоску, пре-
зрение толпы устремляется ввысь «белая стая» ее стихов, внемля лишь 
несмолкающему голосу «совести». «Когда пишу, диктует совесть», — за-
явил в  свое время Лермонтов; Ахматова, спустя десятилетия, не только 
подписывается под этим признанием, но и придает ему оттенок щемящей 
горечи: «И только совесть с каждым днем страшней / Беснуется: великой 
просит дани. / Закрыв лицо, я отвечаю ей… / Но больше нет ни слез, ни 
оправданий» [Ахматова, 1990, т. 1, с. 80]. 

Поэтесса, однако, никогда не сомневалась в светлой сущности творче-
ского дара. Ее Муза — не «ангел убогий», как у Н. Павлович. «Жажда и 
стихи» у нее от Бога, а не «от лукавого», как у Н. Крандиевской. Жестокие 
исторические испытания закалили «нрав» ахматовской Музы, перед ней 
открылось подлинное назначение. Стихотворное откровение «Нам све-
жесть слов и чувства простоту» близко «Пророку» Лермонтова. Но Ах-
матова не приемлет даже мысли о том, чтобы «бежать из городов» и в уе-
диненной пустыне молиться о прощении своих и общих грехов. Для нее, 
поэта «страшных лет России», миссией становится действенное служение 
на благо торжества Правды Небесной. В «Молитве» (1915) она пророчески 
отрекается от всего самого дорогого во имя прозрения и процветания От-
ечества. Таких «прошений» русская поэзия еще не знала. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

316

Если молитва лермонтовского «безродного странника» за «деву невин-
ную» («Я, Матерь Божия…») покоряет душевностью, теплотой, мягким 
лиризмом, то у Ахматовой все как будто суше и жестче. Но сам смысл об-
ращения («Чтобы туча над темной Россией / Стала облаком в славе лучей» 
[Ахматова, 1990, т.  1, с.  99]) и точная дата создания произведения (Духов 
день) побуждают преклонить колено перед мужественным самоотречением 
создавшей его женщины и попытаться понять, откуда она черпала душевные 
силы. Заключительные стихи сборника «Белая стая» устанавливают этот ис-
точник сердечной энергии: «неистощимая синева небесная» и «милосердье 
Бога». В  этих проникновенных образах есть несомненный лермонтовский 
отголосок («Когда волнуется желтеющая нива…»), но в них очевиден и соб-
ственный выстраданный опыт поэтессы («Я научилась просто, мудро жить»). 

Духовное завещание классика с его неповторимым космизмом и цен-
ностными ориентирами стало неотъемлемой составляющей художествен-
ного мира Ахматовой, содействующей воплощению многих граней ее 
творческих поисков: любви, смысла жизни, назначения искусства слова. 

3.2.3. З. Гиппиус — М. Ю. Лермонтов
К  числу поэтов, в  духовном складе которых присутствовало нечто 

лермонтовское, принадлежит и З. Н. Гиппиус. Чувство Бога и тяга к тра-
диционно запретным тайнам бытия  — вот те начала, которые боролись 
в  ней, как и в  классике. Но если у  Лермонтова попытки бросить вызов 
Божественным сферам («Благодарю») были единичными, то в творчестве 
поэтессы Серебряного века они превратились в настойчивую страсть за-
глянуть за установленную грань Добра и Зла. 

Религиозно-мистическое содержание, которое З.  Гиппиус полагала 
единственно допустимым для подлинного искусства, позволяло ей утверж-
дать веру в  грядущее Пришествие Христа. Однако попытки в лермонтов-
ском духе вступать в диалог с Господом принимали в творчестве поэтессы 
вызывающие формы. Она могла заявить: «Но люблю я себя, как Бога» («По-
священие»). Стремясь по-своему осмыслить понятия Добра и Зла, опреде-
лить их значение в грядущей «религиозной общественности», поэтесса не-
минуемо шла к лермонтовскому космизму. Принцип противопоставления, 
благодаря классику, сообщил противоположным понятиям, используемым 
в творческой практике, особую емкость и символическую значимость. 

Сложные смысловые категории земного и небесного, божественно-
го и человеческого подвергнуты Лермонтовым напряженной рефлексии. 
Основой острого внутреннего динамизма лермонтовской лирики служит 
её глубинная полярность, выраженная в бинарных оппозициях («Небо и 
звезды», «Земля и небо»). Единение здешнего и запредельного возмож-
но лишь в  краткий миг особого психологического настроя лирического 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

317

«я» («Выхожу один я на дорогу», «Когда волнуется желтеющая нива…»). 
В аксиологической системе лермонтовского поэтического мира, при всей 
диалектике внутренних противоречий и амбивалентности человеческой 
натуры, категории добра и зла остаются онтологически разграниченными, 
не смешиваясь в единое целое. Принципиально иная парадигма обнаружи-
вается в лирике З. Гиппиус. 

Ее поэтические откровения построены на смысловых, мировоззрен-
чески заостренных контрастах. Наиболее значимые философские понятия 
предельно высвечены. Лирический герой многих стихов Гиппиус — это 
не просто «гордый» человек, как у Лермонтова, он дерзко требует особого 
внимания Господа к себе, восклицает: «Я — это Ты, о Неведомый» [Гиппи-
ус, 1991, с. 49]. Гиппиус считала возможным для себя быть медиатором на 
пути примирения исконно противоборствующих начал Всебытия. Поэтес-
са молитвенно просила Создателя простить своего противника Дьявола, 
который после падения переносит нескончаемые муки отверженного оди-
ночества («Божья Тварь»). В картине Страшного Суда, своевольно нарисо-
ванной Гиппиус, должен, как она считала, разрешиться предвечный кон-
фликт. Такие представления по сути своей принижали смысл веры в Бога, 
поклонение человека Господней Воле. Размывались особенности традици-
онного жанра молитвы, к которому вдохновенно обращался Лермонтов. 

В  подобных признаниях ощутимы кощунственные аккорды. Заметим, 
что столь спорные и опасные ноты допускала не одна только Гиппиус. Одна-
ко в ее лирике на фоне страдальческого восприятия всеобщих несовершенств 
возникла особая сгущенность темных красок. Поэтесса углубляла трагиче-
ские диссонансы души, усиливала их безысходность. Так, ею было запечат-
лено бескомпромиссное отвержение порочного мира. Поистине прав был 
И. Анненский, назвавший лиризм Гиппиус «дерзким» [Анненский, 1979]. 

Как доказательство всемирно назревшей необходимости новой религи-
озной культуры, способной устранить всяческие уродства жизни, Гиппиус 
раскрывает «демоническое» начало как ничтожное, вызывающее авторское 
сочувствие («Дьяволенок»). Таким образом, поэтесса отразила, как ей каза-
лось, кризис и созидательных, и разрушительных начал бытия. Шаткость 
подобной позиции состояла в  том, что не замечался светлый потенциал 
души, а концентрировались лишь болезненные ее искажения. Вследствие 
этого человек оказывался марионеткой в разгульном хаосе темных сил. 

Образ злобного отшельника, нарисованный гениальным пером Лер-
монтова («Мой демон», 1829, 1830), по сути, традиционен и соответству-
ют Священному Преданию. Персонаж принципиально отделен поэтом от 
лирического «я». Герой З. Гиппиус — отравленный демонизмом человек 
(«Между»). Лирический субъект пребывает во власти нечистой силы и 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

318

даже становится ею, его состояние непреодолимо, потому что оно есть от-
ражение общей катастрофы — деградации мира. 

Стремление выразить катастрофическое состояние мира и человека 
определило весьма специфичный характер апелляции Гиппиус к наследию 
Лермонтова  — отрицательный. Разоблачительный пафос произведений 
классика поэтесса довела до противоположного его духовным установкам 
смысла. Ее перо создавало картины, в которых падшие существа вызыва-
ли сочувствие к себе, потому что оказывались во власти разрушительного 
вселенского распада. Пронзительно острый язык стихотворений Гиппиус 
придавал особые краски новым вариациям уродливого опыта. 

Дуалистическая природа человеческого существования стала одной из 
излюбленных сфер размышлений поэтессы, как прежде и Лермонтова. Но 
Гиппиус предложила необычные художественные решения. В лирическом 
«я» она уравнивала крайние составляющие: поражение и победу; гордость 
и смирение; радость и боль [Гиппиус, 1996, с. 62]. 

Поэтесса вновь до предела сгустила краски в изображении противопо-
ложностей, свойственных человеческой душе, утвердив их необходимость 
на пути к обновлению. Лермонтов расценивал внутренние противоречия 
человека как некое наказание, отступничество от Высшей Истины; Гип-
пиус — как предоставленную Богом возможность к преображению бытия. 

Общественные потрясения начала ХХ века отразились в лирике Гип-
пиус с присущей ей парадоксальностью восприятия, обостренностью впе-
чатлений. Ее гнев устрашающе прозвучал в стихах: «В последний час, во 
тьме, в огне, / Пусть сердце не забудет: / Нет оправдания войне! / И никог-
да не будет. / И если это Божья длань — / Кровавая дорога, — / Мой дух 
пойдет и с ним на брань, / Восстанет и на Бога» [Гиппиус, 1996, с. 161]. 
Так поэтесса вновь заявила о своей требовательности в отношении самого 
Господа. В этих строках звучит вызов, но никак не вера. 

Особенно притягательной для Гиппиус была та часть космологии 
Лермонтова, в которой присутствовал образ Демона. Мучительные разо-
чарования в силе тьмы, боль от предвечного изгнания, лишенность люб-
ви — чувства, свойственные его герою, совершенно иначе преподнесены 
Гиппиус. Демон включен поэтессой в число страдальцев, достойных со-
чувствия и Господнего прощения. Но в нем, с другой стороны, виделась 
абсолютизация человеческих пороков. Разгадывая тайны Ветхого Завета и 
текущего времени, поэтесса ХХ столетия демонстративно отстранялась от 
традиционных христианской заповедей и представляла новое понимание 
Божественных сфер, всеблагой Любви Творца к падшему дольнему миру, 
ко всем, кто до дна испил чашу страданий. К самому Господу лирический 
герой Гиппиус обращался с дерзкими, вызывающими вопросами, требуя 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

319

проявления внимания лично к себе. Так, искаженно истолковывалась глав-
ная идея христианства, но его основа — вера в Спасителя — осталась для 
поэтессы незыблемой: «Иисус, детей надежда! / Прости, что я скорблю! / 
Темна моя одежда, / Но я тебя люблю» [Гиппиус, 1996, с. 149]. 

Неординарные творческие опыты Гиппиус были вызваны объективной 
потребностью переломного времени найти новый неизведанный путь для 
будущего светлого преображения человечества. В своих основах такие за-
просы соотносимы с творческими поисками Лермонтова. Однако Гиппиус 
заглянула за грань неведомого со своими волюнтаристскими стремления-
ми приблизиться к Богу, предугадать грядущие Его деяния, дерзко желать 
содействовать их воплощению. 

4. Заключение = Conclusions
Поэтессы Серебряного века, как и все литературное сообщество, 

включились в  творческий процесс осмысления взаимосвязи человека и 
бескрайней Вселенной. С  традицией космизма Лермонтова их поэтиче-
ские картины мира сближало трепетное ощущение Божественного начала, 
неустанное желание приобщения к нему. Каждая, однако, высветила зна-
чимые для себя пути слияния с духовной основой Всебытия. Для М. Лох-
вицкой — это любовь, возвышающая и окрыляющая человека, для Ахма-
товой — мудрая простота жизни, жертвенное служение Господней воле, 
для Гиппиус — запечатленная в стихах философия Третьего завета. 

Молитвенные обращения к  Высшим небесным сферам, органично 
вписанные в  состав женской лирики, усилились жаждой познания Бога: 
стихи засвидетельствовали особую тягу и предрасположенность к этому, 
открытость души художника, прежде выраженные Лермонтовым («В ми-
нуту жизни трудную»). Мечта великого предшественника о восстановле-
нии первозданной гармонии души и Духа («Выхожу один я на дорогу», 
«Когда волнуется желтеющая нива…», «Из Гете») в стихах А. Ахматовой 
выражена как неустанное стремление к обретению Благодати в непрерыв-
ном поиске и борьбе с земной юдолью. Мотив парящей души, устремлен-
ной к «открытому небу», стал константой в системе лирических пережи-
ваний М. Лохвицкой и, преобразованный идеей гармонизирующей любви, 
определил «светлый космизм» ее творческих воплощений. Дух протеста, 
«восставшего сердца», неразрывно соединенный с поиском истины и Бога, 
стал отличительной особенностью эстетических поисков, «дерзости и кра-
соты» лиризма З. Гиппиус. Притягательным для нее более, чем для других 
авторов, оказался образ Демона, а  также метафизическое пространство 
падших душ. Поэтесса дала этим понятиям собственные, отличные и от 
традиционно-религиозных, и от лермонтовских трактовки. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

320

Женской поэзией Серебряного века восприняты многочисленные пре-
емственные линии, протянувшиеся от стихов великого предшественни-
ка. Однако ее типологические особенности определялись не точечными 
схождениями с отдельными мотивно-образными единицами лирики Лер-
монтова, а усвоением базовых духовных основ поэтического космоса и 
аксиологического пространства классика. Несмотря на отдаленность эпох, 
они нашли выражение в  идейной, эмоциональной близости творческого 
воплощения, отразившей общий нравственный поиск отечественной сло-
весности. 

Автор заявляет об отсутствии конфликта ин-
тересов.

The author declares no conflicts of interests.

Источники и принятые сокращения
1. Андреев Д. Л. Роза мира / Д. Л. Андреев. — Москва : Товарищество Крышников-

Комаров и К*, 1993. — 196 с. — ISBN 5-87495-002-8. 
2. Анненский И. Ф. Книги отражений / И. Ф. Анненский. — Москва : Наука, 1979. — 

С. 238. 
3. Ахматова А. А. Сочинения : в 2 т. / А. А. Ахматова. [Сост., подгот. текста, ком-

мент. Э. Г. Герштейн и др.; Вступ. ст. Э. Герштейн]. — Москва  : Панорама, 1990. — 
494 с. — ISBN 5-85220-041-7. 

4. Бердяев Н. А. Философия свободы : Смысл творчества / Н. А. Бердяев. — Мо-
сква : Правда, 1989. — С. 440—441. 

5. Бердяев Н. А. О новом религиозном сознании / Н. А. Бердяев // О русских класси-
ках. — Москва : Высшая школа, 1993. — С. 229. — ISBN 5-88373-109-0. 

6. Блок А. А. Собрание сочинений : в 8 т. / А. А. Блок. — Москва ; Ленинград : Ху-
дожественная литература, 1963. — Т. 5. — С. 66—82. 

7. Брюсов В. Я. Владимир Соловьев. Смысл его поэзии / В. Я. Брюсов // Ремесло 
поэта. Статьи о русской поэзии. — Москва : Современник, 1981. — С. 264. 

8. Гиппиус З. Н. Опыт свободы  / З. Н. Гиппиус. — Москва  : Панорама, 1996. — 
528 с. — ISBN 5-85220-466-8. 

9. Гиппиус З. Н. Стихотворения. Живые лица / З. Н. Гиппиус. — Москва : Художе-
ственная литература, 1991. — 474 с. — ISBN 5-280-01327-7. 

10. Лермонтов М. Ю. Собрание сочинений : в 4 т. / М. Ю. Лермонтов. — Москва : 
Правда, 1986. — 460 с. 

11. Лохвицкая М. А. (Жибер). Стихотворения / М. А. Лохвицкая (Жибер). — Мо-
сква ; Санкт-Петербург, 1896, 1898. — Т. 1. — 20 с. 

12.  Мережковский  Д.  С. Акрополь. Избранные литературно-критические статьи  / 
Д. С. Мережковский. — Москва : Книжная палата, 1991. — 352 с. — ISBN 5-7000-0292-2. 

13. Ходасевич В. Ф. Собрание сочинений : в 4 т. / В. Ф. Ходасевич. — Москва : Со-
гласие, 1996. — Т. 1. — С. 448. — ISBN 5-86884-047-X. 

Литература
1. Бицилли П. М. Трагедия русской культуры. Статьи. Рецензии / П. М. Бицилли. — 

Москва : Русский путь, 2000. — 609 с. — ISBN 5-85887-073-2. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

321

2. Васнев Ф. «Сын земли с глазами неба...»  : о духовном мире М. Ю. Лермонто-
ва / Ф. Васнев // Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. — 2017. — 
№ 4. — С. 235—243. 

3. Дякина А. А. Наследие М. Ю. Лермонтова в поэзии Серебряного века : диссерта-
ция … доктора филологических наук : 10.01.01 / А. А. Дякина. — Елец, 2004. — 342 с. 

4.  Ерохина  И.  В. Стиль эпохи Серебряного века и творческая индивидуальность 
Анны Ахматовой : диссертация … кандидата филологических наук : 10.01.01 / И. В. Еро-
хина. — Москва, 2001. — 204 с. 

5. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе  / И. А. Есаулов. — 
Петрозаводск  : Издательство Петрозаводского университета, 1995. — 196 с. — ISBN 
5-230-09032-4. 

6. Ивашевская Е. А. Стилевой феномен женской поэзии Серебряного века : Полик-
сена Соловьева и Софья Парнок : автореферат диссертации … кандидата филологиче-
ских наук : 10.01.01 / Е. А. Ивашевская. — Елец, 2022. — 24 с. 

7. Игошева Т. В. Лермонтов как культурный герой в художественном мире Алек-
сандра Блока / Т. В. Игошева // Игошева Т. В., Кошелев В. А. М. Ю. Лермонтов : истори-
ческая мифология. Исследования и материалы. — Великий Новгород : Изд-во Марины 
Батасовой, 2014. — 664 с. — ISBN 978-5-903728-76-3. 

8. Карпачева Т. С. С. Я. Парнок : эволюция творчества : диссертация … кандидата 
филологических наук : 10.01.01 / Т. С. Карпачева. — Москва, 2003. — 234 с. 

9. Киселева И. А. Творчество М. Ю. Лермонтова как религиозно-философская си-
стема : диссертация … доктора филологических наук : 10.01.01 / И. А. Киселева. — Мо-
сква, 2011. — 311 с. 

10. Козубовская Г. П. А. А. Ахматова и М. Ю. Лермонтов : заметки к теме / Г. П. Ко-
зубовская // Культура и текст. — 2019. — № 4 (39). — С. 71—93. 

11. Крохина Н. П. Софийность в космическом мироощущении русских мыслителей 
и поэтов Серебряного века : монография / Н. П. Крохина. — Иваново : ШГПУ, 2010. — 
396 с. — ISBN 978-5-86229-186-5. 

12. Листопад А. В. Творчество Е. И. Дмитриевой : особенности художественного 
мира и своеобразие духовного поиска  : автореферат диссертации … кандидата фило-
логических наук : 10.01.01 / А. В. Листопад. — Москва, 2008. — 34 с. 

13. Маркевич О. А. Лирика З. Н. Гиппиус : Проблема творческой индивидуально-
сти : диссертация … кандидата филологических наук : 10.01.01 / О. А. Маркевич. — Во-
логда, 2002. — 182 с. 

14. Моторин А. В. Духовные направления в русской словесности первой половины 
ХIХ века : диссертация … доктора филологических наук : 10.01.01 / А. В. Моторин. — 
Санкт-Петербург, 1998. — 437 с. 

15. Мусинова Н. Е. Диалог акмеизма и символизма в аспекте целостности художе-
ственной формы в поэтике серебряного века : монография / Н. Е. Мусинова. — Костро-
ма  : Военная академия радиационной, химической и биологической защиты (РХБЗ), 
2019. — 219 с. — ISBN 978-5-9909024-3-5. 

16.  Нестор (Кумыш), игумен. Тайта Лермонтова  / Игумен  Нестор (Кумыш).  — 
Санкт-Петербург : Библиополис, 2012. — 554 с. — ISBN 978-5-7435-0274-5. 

17.  Орлицкий  Ю.  Б. «Лермонтов  — мучитель наш»  : имя Лермонтова в  поэзии 
Мандельштама / Ю. Б. Орлицкий // Мир Лермонтова : Коллективная монография / Под 
ред. М. Н. Виролайнен и А. А. Карпова. — Санкт-Петербург : Скрипториум, 2015. — 
С. 747—751. 



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

322

18. Оцуп Н. А. «Серебряный век» русской поэзии / Н. А. Оцуп // Океан времени : 
Стихотворения. Дневник в  стихах. Статьи и воспоминания о  писателях.  — Санкт-
Петербург : Logos, 1994. — С. 549—558. — ISBN 5-87288-092-8.

19.  Павельева  Ю.  Е. Лирическая героиня М.  А.  Лохвицкой  : поэтика на стыке 
классики и модернизма  : диссертация … кандидата филологических наук  : 10.01.01  / 
Ю. Е. Павельева. — Москва, 2008. — 231 с. 

20. Павельева Ю. Е. Поэтика твердых форм в творчестве Черубины де Габриак / 
Ю. Е. Павельева // Эстетико-художественное пространство мировой литературы : Ма-
териалы Международной научно-практической конференции «Славянская культура  : 
истоки, традиции, взаимодействие. XVI  Кирилло  — Мефодиевские чтения», 19  мая 
2015 года. — Москва — Ярославль : Ремдер, 2015. — С. 52—56. 

21. Павельева Ю. Е. Сонеты Л. Н. Вилькиной  : портрет декадентской мадонны  / 
Ю. Е. Павельева // Актуальные вопросы изучения мировой культуры в контексте диа-
лога цивилизаций : Россия — Запад — Восток // Материалы Международной научно-
практической конференции «Славянская культура : истоки, традиции, взаимодействие. 
XVIII Кирилло — Мефодиевские чтения», 23—24 мая 2017 года. — Москва — Ярос-
лавль : Редмер, 2017. — С. 327—332. — ISBN 978-5-94755-405-2. 

22. Перцов П. Лермонтов / П. Перцов // Торжественный венок. М. Ю. Лермонтов. 
Слово о поэте. 1837—1999. — Москва : Прогресс, 1999. — С. 201. — ISBN 5-93006-
002-9. 

23. Романова Е. А. Литературная критика С. Я. Парнок в контексте ее творчества : 
диссертация … кандидата филологических наук : 10.01.01 / Е. А. Романова. — Москва, 
2002. — 207 с.

24. Ситдикова Г. Ф. Мотив одиночества в лирике М. Ю. Лермонтова и М. И. Цвета-
евой : диссертация … кандидата филологических наук : 10.01.01 / Г. Ф. Ситдимакова. — 
Стерлитамак, 2008. — 191 с. 

25. Субботина М. В. Поэма М. Ю. Лермонтова «Демон» как аллюзивный денотат 
в «демонических» текстах А. А. Блока, М. А. Волошина, А. А. Ахматовой, В. В. Мая-
ковского / М. В. Субботина, Л. С. Рожкова // Актуальные проблемы социально-гумани-
тарных наук и методики их преподавания : Материалы Всероссийского научно-практи-
ческого форума. — Воронеж : ВГПУ, 2024. — С. 253—257.

26. Эрн В. Ф. Борьба за логос / В. Ф. Эрн // Сочинения [сост., подгот. текста Н. В. Ко-
трелева, Е. В. Антоновой ; вступ. ст. Ю. Шеррер ; примеч. В. И. Кейдана, Е. В. Антоно-
вой ; Журн. "Вопросы философии" и др.]. — Москва : Правда, 1991. — 576 с. 

Статья поступила в редакцию 05.08.2025,
одобрена после рецензирования 01.10.2025,

подготовлена к публикации 12.11.2025.

Material resources
Akhmatova, A. A. (1990). Essays: in 2 volumes. Moscow: Panorama. 494 p. ISBN 5-85220-

041-7. (In Russ.).
Andreev, D. L. (1993). The Rose of the World. Moscow: Partnership of Kryshnikov-Komarov 

and K*. 196 p. ISBN 5-87495-002-8. (In Russ.). 
Annensky, I. F. (1979). Books of reflections. Moscow: Nauka Publ. P. 238. (In Russ.).
Berdyaev, N. A. (1993). On the new religious consciousness. In: On Russian classics. Mos-

cow: Higher School. P. 229. ISBN 5-88373-109-0. (In Russ.).



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

323

Berdyaev, N. A. (1989). Philosophy of freedom: The Meaning of creativity. Moscow: Pravda 
Publ. 440—441. (In Russ.).

Blok, A. A. (1963). Collected works: in 8 volumes, 5. Moscow; Leningrad: Fiction. 66—82. 
(In Russ.).

Bryuso, V. Ya. (1981). Vladimir Solovyov. The meaning of his poetry. In: The craft of a poet. 
Articles about Russian poetry. Moscow: Sovremennik. P. 264. (In Russ.).

Gippius, Z. N. (1991). Poems. Living faces. Moscow: Khudozhestvennaya literatura. 474 p. 
ISBN 5-280-01327-7. (In Russ.).

Gippius, Z. N. (1996). The experience of  freedom. Moscow: Panorama Publ. 528 p. ISBN 
5-85220-466-8. (In Russ.).

Khodasevich, V. F. (1996). Collected works: in 4 volumes, 1. Moscow: Consent. P. 448. ISBN 
5-86884-047-X. (In Russ.).

Lermontov, M. Y. (1986). Collected Works: in 4 volumes. Moscow: Pravda. 460 p. (In Russ.).
Lokhvitskaya, M. A. (Zhiber). (1896, 1898). Poems, 1. Moscow; St. Petersburg. 20 p. (In Russ.).
Merezhkovsky, D. S. (1991). Acropolis. Selected literary and critical articles. Moscow: Book 

Chamber. 352 p. ISBN 5-7000-0292-2. (In Russ.).

References
Bicilli,  P.  M. (2000). The  tragedy of  Russian culture. Articles. Reviews. Moscow: Russian 

Way. 609 p. ISBN 5-85887-073-2. (In Russ.).
Dyakina, A. A. (2004). The legacy of M. Y. Lermontov in the poetry of the Silver Age. Doct. 

Diss. Yelets. 342 p. (In Russ.).
Ern, V. F. (1991). The struggle for the logos. Moscow: Pravda. 576 p. (In Russ.).
Erokhina,  I. V. (2001). The style of  the era of  the Silver Age and the creative individuality 

of Anna Akhmatova. PhD Diss. Moscow. 204 p. (In Russ.).
Esaulov, I. A. (1995). The category of conciliarity in Russian literature. Petrozavodsk: Petro-

zavodsk University Press. 196 p. ISBN 5-230-09032-4. (In Russ.).
Igosheva, T. V. (2014). Lermontov as a cultural hero in the artistic world of Alexander Blok. 

In: Igosheva T. V., Koshelev V. A. M. Yu. Lermontov: historical mythology. Research 
and materials. Veliky Novgorod: Marina Batasova Publishing House. 664 p. ISBN 
978-5-903728-76-3. (In Russ.).

Ivashevskaya, E. A. (2022). Stylistic phenomenon of women’s poetry of the Silver Age: Poliksen 
Solovyova and Sofya Parnok. Author’s abstract of PhD Diss. Yelets. 24 p. (In Russ.).

Karpacheva, T. S. (2003). S. Ya. Parnok: evolution of creativity. PhD Diss. Moscow. 234 p. 
(In Russ.).

Kiseleva, I. A. (2011). M. Y. Lermontov’s creativity as a religious and philosophical system. 
Doct. Diss. Moscow. 311 p. (In Russ.).

Kozubovskaya, G. P. (2019). A. A. Akhmatova and M. Y. Lermontov: notes on the topic. Cul-
ture and text, 4 (39): 71—93. (In Russ.).

Krokhina,  N.  P. (2010). Sophistry in the  cosmic worldview of  Russian thinkers and poets 
of the Silver Age: a monograph. Ivanovo: SHSPU. 396 p. ISBN 978-5-86229-186-
5. (In Russ.).

Listopad, A. V. (2008). E. I. Dmitrieva’s creative work: the peculiarities of the artistic world 
and the  uniqueness of  spiritual search. Author’s abstract of  PhD Diss. Moscow. 
34 p. (In Russ.).

Markevich, O. A. (2002). Lyrics by Z. N. Gippius: The problem of creative individuality. PhD 
Diss. Vologda. 182 p. (In Russ.).



	 	 [Научный диалог = Nauchnyi dialog = Nauchnyy dialog, 14(9), 2025]
		  [ISSN 2225-756X, eISSN 2227-1295]

324

Motorin, A. V. (1998). Spiritual trends in Russian literature of the first half of the 19th century. 
Doct. Diss. St. Petersburg. 437 p. (In Russ.).

Musinova, N. E. (2019). The dialogue of acmeism and symbolism in the aspect of the integ-
rity of the artistic form in the poetics of the Silver Age: a monograph. Kostroma: 
Military Academy of Radiation, Chemical and Biological Protection. 219 p. ISBN 
978-5-9909024-3-5. (In Russ.).

Nestor (Kumysh), abbot. (2012). Taita Lermontova. Saint Petersburg: Bibliopolis. 554  p. 
ISBN 978-5-7435-0274-5. (In Russ.).

Orlitsky, Yu. B. (2015). “Lermontov is our tormentor”: the name of Lermontov in Mandel-
stam’s poetry. In: Lermontov’s World: A Collective monograph. Saint Petersburg: 
Scriptorium. 747—751. (In Russ.).

Otsup, N. A. (1994). “The Silver Age” of Russian poetry. In: Ocean of Time: Poems. A diary in 
verse. Articles and memoirs about writers. St. Petersburg: Logos. 549—558. ISBN 
5-87288-092-8. (In Russ.).

Pavelieva, Yu. E. (2008). Lyrical heroine of M. A. Lokhvitskaya: poetics at the junction of clas-
sics and modernism. PhD Diss. Moscow. 231 p. (In Russ.).

Pavelieva, Yu. E. (2015). The poetics of solid forms in the works of Cherubina de Gabriak. 
In: Aesthetic and artistic space of world literature: Proceedings of the International 
Scientific and Practical Conference “Slavic Culture: Origins, Traditions, interac-
tion. XVI Cyril and Methodius Readings”, May 19, 2015. Moscow — Yaroslavl: 
Remder. 52—56. (In Russ.).

Pavelieva, Yu. E. (2017). Sonnets by L. N. Vilkina: portrait of a decadent Madonna. In: Cur-
rent issues of studying world culture in the context of the dialogue of civilizations: 
Russia — West — East. In: Proceedings of the International Scientific and Practical 
Conference “Slavic Culture: Origins, Traditions, interaction. XVIII Cyril and Meth-
odius Readings”, May  23—24, 2017. Moscow  — Yaroslavl: Redmer. 327—332. 
ISBN 978-5-94755-405-2. (In Russ.).

Pertsov, P. (1999). Lermontov. In: A solemn wreath. M. Y. Lermontov. A word about the poet. 
1837—1999. Moscow: Progress. P. 201. ISBN 5-93006-002-9. (In Russ.).

Romanova, E. A. (2002). Literary criticism of S. Ya. Parnok in the context of her work. PhD 
Diss. Moscow. 207 p. (In Russ.).

Sitdikova, G. F. (2008). The motif of loneliness in the lyrics of M. Y. Lermontov and M. I. Ts-
vetaeva. PhD Diss. Sterlitamak. 191 p. (In Russ.).

Subbotina, M. V., Rozhkova, L. S. (2024). Lermontov’s poem “The Demon” as an allusive 
denotation in the “demonic” texts of A. A. Blok, M. A. Voloshin, A. A. Akhmatova, 
V. V. Mayakovsky. In: Actual problems of social sciences and humanities and meth-
ods of their teaching: Materials of the All-Russian Scientific and Practical Forum. 
Voronezh: VGPU. 253—257. (In Russ.).

Vasnev, F. (2017). “The son of the earth with the eyes of heaven ...”: about the spiritual world 
of M. Y. Lermontov. Theological collection of the Tambov Theological Seminary, 4: 
235—243. (In Russ.).

The article was submitted 05.08.2025; 
approved after reviewing 01.10.2025; 
accepted for publication 12.11.2025.


	Literary studies. Folklore
	Dyakina, A. A. 
	Women’s Poetry of Silver Age as a Continuation of M. Yu. Lermontov’s Spiritual Traditions


	Дякина А. А. 
	Женская поэзия Серебряного века как восприемник духовных традиций М. Ю. Лермонтова


